
BARBARA KRUGER (USA)
Sans titre, Savoir c’est 
pouvoir, sérigraphie sur 
Arches, 92 x 91 cm, 1989

ALIENS IN GREEN (FR/USA/SL)
Xénopolitiques nantaises : vivre 
dans un monde toxique, 
performance, installation, 2019

SIGNE LIDÉN (NO), ANNESOFIE NORN 
(DK) & STEVE ROWELL (USA)
The Cold Coast Archive, 
Installation documentaire, photo-
graphies, vidéo, piste sonore, di-
mensions variables, 2012

LAURENT GRASSO (FR)
HAARP, 
vidéo couleur et sonore, 3’20’’, 2007 

LOUIS-CYPRIEN RIALS (FR)
Polygon - полигон (Kazakhstan, 2016), 
vidéo 4k, format 16:9, son 
: Romain Poirier, 12’40”

And there was no miraculous, 
vidéo performance (Kazakhstan, 
2016) vidéo 4k 16:9 stéréo - 3’30”. 
Courtesy Galerie Eric Mouchet, Paris

AMY BALKIN (USA)
The Atmosphere, A Guide, poster, 
dimensions variables, 2013-16

MIKHAÏL KARIKIS (GR)
Children of Unquiet, 
vidéo couleur, son, 
15’36’’, 2013-2014

RYBN (FR)
Cabinet de curiosités de la 
propriété industrielle,
collection de brevets déposés, 2019

SIGNE LIDEN (NO)
Elapses, 
piste sonore, 24,55 min, 
en boucle, 2017

LOUIS-CYPRIEN RIALS (FR) en 
collaboration avec ROMAIN POIRIER
полигон - Polygon X-ray, 
2019, 33rpm, projet en cours

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

1

2

3

4

5
6

7

89

10



« L’homme*, pendant des millénaires, est resté ce qu’il était 
pour Aristote : un animal vivant et de plus capable d’une exis-
tence politique ; l’homme moderne est un animal dans la po-
litique duquel sa vie d’être vivant est en question.1 »

Telle pourrait s’ouvrir l’introduction à la notion de bio-
politique. Cette phrase tirée de La Volonté de savoir, 
court texte de Michel Foucault publié en 1976, présente 
de manière succincte la vision du philosophe. Il analyse 
les modalités d’application de systèmes et de straté-
gies gouvernementales développées à partir du XVIIIème 

siècle pour contrôler et réguler le vivant, constitué en 
population.

Plus aucun domaine de la vie n’est alors laissé de côté, 
chaque étape, chaque niveau de sa progression devient 
l’enjeu principal d’un mouvement général des méca-
niques des pouvoirs. Ni gouvernementaux ni institution-
nels, les pouvoirs s’établissent de manière multiple et 
relationnelle. Foucault avait aussi analysé que cette « en-
trée de la vie dans l’histoire » (bio-politique) concordait, 
dans une logique de développement de l’économie po-
litique et de transformation de l’organisation du Marché, 
avec l’avènement du capitalisme.
Cette nouvelle économie politique recouvre donc « tout 
un champ matériel complexe où entrent en jeu les res-
sources naturelles, les produits du travail, leur circula-
tion, l’ampleur du commerce, mais aussi l’aménagement 
des villes et des routes, les conditions de vie (habitat, 
alimentation, etc.), le nombre d’habitants, leur longévité, 
leur vigueur et leur aptitude au travail.2 »

Les rapports de forces en place, agissant avec et sur ces 
techniques de régulation et de modification du vivant, 
sont qualifiées de “biopouvoir”. Celui-ci tend à s’immis-
cer au cœur même de la vie et ainsi agir sur tous les do-
maines du développement biologique et du corps social 
afin d’assouvir un besoin de contrôle hégémonique. Il ne 
s’agit donc plus, comme dans l’ancien modèle de sou-
veraineté, d’imposer un droit de vie ou de mort sur les 
sujets, mais bien d’un “laisser vivre” en orientant la pro-
gression du vivant.

« Le biopouvoir est une forme de pouvoir qui régit et ré-
glemente la vie sociale de l’intérieur, en la suivant, en l’inter-
prétant, en l’assimilant et en la reformulant. […] La plus haute 

fonction de ce pouvoir est d’investir la vie de part en part, et 
sa première tâche est de l’administrer. Le biopouvoir se ré-
fère ainsi à une situation dans laquelle ce qui est directement 
en jeu dans le pouvoir est la production et la reproduction de 
la vie elle-même.3 »

Tout concours, ou presque, dans notre société occi-
dentale à la continuité et à l’optimisation constante des 
forces de production, s’appliquant dans les corps, les 
cerveaux et les subjectivités.  
Si une première forme disciplinaire de la biopolitique a 
été analysée par Foucault, celle-ci a muté pour devenir 
ce que Deleuze a appelé la « société de contrôle4 ». Qua-
drillage, segmentarisation, homogénéisation, optimisa-
tion des espaces et des temporalités, modèle de l’usine 
et taylorisme économique sont les maîtres mots de la 
société disciplinaire qui entend assigner à chacun une 
place dans les rouages de la machine capitaliste, pour 
« encadrer l’individu, [et] orienter ses potentialités d’ac-
tion5  ». Trop rigide, hyper-hiérarchisée, inadaptée aux 
changements rapides du Marché mondial, une mutation 
doit donc s’opérer pour se concentrer sur l’accroisse-
ment et la fluidité de circulation des capitaux.
La transformation du modèle de l’usine à celle de l’en-
treprise fait passer la concentration des forces de pro-
duction de l’industrie à celle de l’information, de la com-
munication et du marketing. Ainsi « Savoir c’est pouvoir » 
comme le criait Barbara Kruger en 1989, reprenant la 
formule manifeste que Francis Bacon énonce en 1597 : 
Nam et ipsa scientia potestas est. La société de contrôle 
ne s’exerce plus dans une orientation des virtualités, 
mais dans un « contrôle ”ouvert” adaptable, capable d’in-
tégrer toutes les mutations du réel.6 »

«  Les comportements d’intégration et d’exclusion sociale 
propres au pouvoir sont ainsi de plus en plus intériorisés 
dans les sujets eux-mêmes. […] La société de contrôle pour-
rait ainsi être caractérisée par une intensification et une 
généralisation des appareils normalisants de la disciplina-
rité qui animent l’intérieur de nos pratiques communes et 
quotidiennes ; mais au contraire de la discipline, ce contrôle 
s’étend bien au-delà des sites structurés des institutions so-
ciales (la prison, l’usine, l’hôpital, l’université, l’école, etc. ), par le 
biais de réseaux souples modulables et fluctuants.7 » 

Ce qui est recherché est alors une homogénéisation et 

BIOPOLITIQUES
ESTHETIQUESune hétérogénéisation concomitante. Une individuali-

sation maximum permettant une plus grande réactivité, 
et une intériorisation de «  l’esprit de l’entreprise ». Il n’y 
a plus de passage d’un internement institutionnel à un 
autre comme dans la société disciplinaire, mais une in-
tégration continuelle dans les rhizomes de l’entreprise 
généralisée. Nous sommes passés du segmentaire au 
continu.

Notre société actuelle serait celle du « risque ». Risques 
liés à l’économie, mais aussi à l’environnement, aux épi-
démies, au terrorisme, etc., qui font nécessairement, 
dans une pensée libérale, l’objet de calculs, de préven-
tions au nom d’un « principe de précaution ». Cependant, 
comme l’indique U. Beck, « l’état d’exception menace d’y 
devenir un état normal.8 » tant les évènements catastro-
phiques font partie de notre actualité journalière. Ces 
risques qui sont bien plus des catastrophes en devenir 
(« créer la voiture c’est créer l’accident, créer le bateau 
c’est créer le naufrage »), mais ne sont pour autant pas 
traités comme tels, dans leurs dommages et les causes 
réelles, mais bien plutôt comme une donnée abstraite 
qu’il faut anticiper. Comme si « au lieu d’adapter le niveau 
de protection à l’importance du risque lui-même, on 
adaptait la perception du risque à l’exigence croissante 
de protection - comme si on créait artificiellement un 
risque, pour pouvoir le contrôler.9 » Ceci répond aux be-
soins de conserver un status quo dans les systèmes de 
gouvernance et maîtriser, par l’information, la production 
de la sensibilité aux risques. 
Mais la globalisation du monde ne fait que renvoyer sur 
nous-même les problèmes que nous souhaitions reje-
ter dans le lointain. Les problématiques climatiques en 
sont un exemple, la biosphère est la même pour tous, 
pas de possibilité d’en échapper. Mais l’agitation de ces 
«  risques  » dans une volonté de réactivité instantanée 
équivalente à la propagation de ceux-ci et dans une pré-
vention de leur répétition, ne fait qu’occulter les causes 
et les renforce même (pour exemple les « guerres pré-
ventives », légitimantes des pouvoirs en place, à la suite 
des évènements du 11 septembre 2001). Ceci corres-
pond à une immunisation du vivant, qui comme dans le 
cas des maladies auto-immunes, crée du danger pour 
le corps lui-même dans un excès de protection. Nous 
assistons aujourd’hui à une «  convergence de la tech-
nique et de la biopolitique au sein d’une projet commun 
d’  “assurance de la vie“, comme si le vivant, pour être 
pris en charge comme tel, devait avant tout être proté-
gé, - ou immunisé pour reprendre le concept opérant 
d’Espositio - contre son exposition à la contingence et 
aux aléas de l’expérience.10 » La protection négative de 
la vie nous renvoie à nous-même et aux conséquences 
de nos actions. Nous sommes ainsi entraînés dans un 
renfermement sur nous-même sans pour autant nous 

donner les possibilités apparentes d’une interruption. Il 
nous faut donc « esquisser une opposition significative 
entre la biopolitique comme politique sur la vie (biopou-
voir) et une politique de la vie avec pour conséquence 
éventuelle un renversement des résultats mortifères et 
auto-immunes du biopouvoir en autant de modalités de 
redéfinition affirmative du bios politisé.11 » 

«  Destruction des ressources psychiques par leur exploi-
tation permanente, destruction des sociétés par «  bio-pi-
raterie », brevets déposés sur des plantes et des pratiques 
ancestrales, atteintes à la bio-diversité, ce sont aujourd’hui 
toutes les formes de vie, humaines, animales et végétales qui 
sont endommagées. Non seulement les formes de vie, mais 
leurs conditions de possibilité, les conditions de reproduction 
du vivant comme des sociétés, ainsi que le rapport des so-
ciétés au vivant lui-même.12 »

Il s’agirait donc d’orienter nos réflexions vers un déta-
chement du biopouvoir et d’une biopolitique proprement 
positive, cherchant ce qui, dans la vie, résiste par la pro-
duction de sensibilité, de subjectivation et de nouvelles 
formes de vie. Les productions artistiques présentées 
ici répondent de ce débordement des techniques du 
biopouvoir en apportant une réflexion sur la nature et le 
comportement de notre sensibilité (en grec: aesthesis - 
qui se retrouve dans le terme d’esthétique).

L’île d’en face

* Le terme est utilisé ici dans le sens des humains et non du genre mas-
culin.
1 - FOUCAULT Michel, La Volonté de savoir. Droit de mort et pouvoir sur 
la vie, Paris, Folio plus, 2016 (1976), p. 17. Voir aussi : FOUCAULT Michel, 
Histoire de la sexualité Tome 1, La Volonté de savoir, Paris, Gallimard, 2018, 
(1976) ; La Naissance de la biopolitique. Cours au Collège de France (1978-
1979), Paris, EHESS, Gallimard, Seuil, 2004; entre autres textes du philo-
sophe.
2 - FOUCAULT Michel, « La politique de la santé au XVIIIe siècle », in Les 
Machines à guérir, Aux origines de l’hôpital moderne ; dossiers et docu-
ments, Paris, Institut de l’environnement, 1976, pp. 11-21.
3 - HARDT Michael, NEGRI Toni, Empire, Paris, 10:18, 2004 (2000), p.49
4 - DELEUZE Gilles, Foucault, Paris, Éditions de Minuit, 1986 ; «  Post-
scriptum sur les sociétés de contrôle », in Pourparlers, Paris, Éditions de 
Minuit, 1990.
5 - OTTAVIANI Didier, « Foucault - Deleuze : de la discipline au contrôle » 
in DA SILVA Emmanuel (dir.), Lectures de Michel Foucault. Volume 2 : Fou-
cault et la philosophie [en ligne]. Lyon : ENS Éditions, 2003 (généré le 20 
décembre 2016), p.
6 - idem. p.
7 -  ibid. Empire, Paris, 10:18, 2004 p.49
8 - BECK Ulrich, La société du risque, Paris, Flammarion, 2003 p. 43.9 
9 - ESPOSITO Roberto, « Biopolitica, immunità, comunità », in Bazzicalupo 
L., ESPOSITO R., Politica delle vita, Roma-Bari Latereza, 2003, p. 127, cité 
par MONTANI Pietro, Bioesthétique: sens commun, technique et art à l’âge 
de la globalisation, Paris, Vrin, 2007. pp. 37-38
10 - idem. p.8
11 - idem p. 38
12 - NEYRAT Frédéric, Biopolitique des catastrophes, Paris, Éditions MF, 
2008. p 23


